
Оригинальная статья / Original paper

https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40 
УДК 94-054.72(560) (470.621)

Исламский фактор и адыгская (черкесская) 
эмиграция в Османскую империю XIX века: 

к проблеме интерпретации в контексте 
этнологического и диаспорального подходов

С.Г. Кудаева

Майкопский государственный технологический университет, 
г. Майкоп, Российская Федерация 

svetlana_asku@mail.ru

Аннотация. Введение. Актуальность исследования определяется его значимостью в 
историографии Кавказской войны и связанного с ней массового переселения адыгов в 
Османскую империю, где сохраняется дискуссия о роли исламского фактора. Господству­
ющая парадигма, унаследованная от советской науки, склонна абсолютизировать значение 
мюридизма как идеологической платформы сопротивления, безосновательно экстраполи­
руя дагестанскую модель на иную социально-политическую реальность Северо-Западного 
Кавказа. Эти конструкции требуют критического переосмысления с привлечением междис­
циплинарных подходов.
Материалы и методы. Использование потенциала этнологии и диаспоральных исследований 
позволяет интерпретировать религиозный элемент не как самодостаточный двигатель мигра­
ции, а как один из многих факторов, занимавших подчиненное положение относительно фун­
даментальных основ адыгского социума. Цель исследования -  анализ масштабов и специфики 
воздействия исламской идеологии на переселенческое движение через призму устойчивых 
этнокультурных констант.
Методологическую основу составили принципы историзма, научности и объективности в 
сочетании с ретроспективным и кросс-культурным анализом.
Результаты исследования. На основе критического анализа историографии и теоретическо­
го аппарата этнологии обоснована позиция, согласно которой религиозная составляющая не 
являлась детерминирующей причиной исхода.
Обсуждение и заключение. Утверждение о доминирующей роли исламского фактора является 
научным упрощением. Адыгский этнос представлял собой сложную, стабильную систему, где 
центральное место занимали автохтонные социокультурные механизмы -  этическая система 
«адыгагъэ» и свод норм «адыгэ хабзэ». Эти структуры выступали основными идентификацион­
ными матрицами, нивелировавшими влияние внешних идеологий и определявшими специфику 
восприятия миграции.

© Кудаева С.Г., 2025

https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40
mailto:svetlana_asku@mail.ru


Ключевые слова: Северо-Западный Кавказ, Османская империя, Кавказская война, адыги (черкесы), 
этнос, эмиграция, ислам, мюридизм, адыгагъэ, адыгэ хабзэ, этническая идентичность, диаспора 
Для цитирования: Кудаева С.Г. Исламский фактор и адыгская (черкесская) эмиграция в Ос­
манскую империю XIX века: к проблеме интерпретации в контексте этнологического и диаспо- 
рального подходов. Вестник Майкопского государственного технологического университета. 
2025; 17(4): 29-40. https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40

The Islamic factor and the Adyghe (Circassian) 
emigration to the Ottoman Empire in the 19th century: 

revisiting the interpretation in the context 
of ethnological and diaspora approaches

S.G. Kudaeva

Maikop State Technological University, Maikop, the Russian Federation
svetlana_asku@mail.ru

Abstract. Introduction. The relevance of the research is determined by its significance in the 
historiography of the Caucasian War and the associated mass migration of the Adyghes to the Ottoman 
Empire, where the role of the Islamic factor remains controversial. The dominant paradigm, inherited 
from Soviet scholarship, tends to absolutize the significance of Muridism as an ideological platform 
for resistance, groundlessly extrapolating the Dagestani model to the different socio-political reality 
of the Northwest Caucasus. These constructs require critical rethinking, drawing on interdisciplinary 
approaches.
The materials and methods. Harnessing the potential of ethnology and diaspora studies allows us 
to interpret the religious element not as a standalone driver of migration, but as one of many factors 
that occupied a subordinate position relative to the fundamental foundations of the Adyghe society. 
The goal of the research is to analyze the scale and specific impact of the Islamic ideology on the 
migration movement through the prism of stable ethnocultural constants. The methodological basis 
has been formed by the principles of historicism, scientific approach, and objectivity, combined with 
retrospective and cross-cultural analysis.
The research results. Due to a critical analysis of historiography and the theoretical framework of 
ethnology, it has been substantiated that religious affiliation was not the determining factor in the 
outcome.
Discussion and Conclusion. The assertion that the Islamic factor played a dominant role is a scholarly 
oversimplification. The Adyghe ethnic group represented a complex, stable system, in which indigenous 
sociocultural mechanisms -  «the Adyghe» ethical system and «the Adyghe khabze» normative system -  
occupied a central place. These structures served as the primary identification matrices, neutralizing 
the influence of external ideologies and defining the specific perception of migration.
Keywords: the Northwest Caucasus, the Ottoman Empire, the Caucasian War, the Adyghes 
(Circassians), ethnicity, emigration, Islam, Muridism, Adyghe, Adyghe Khabze, ethnic identity, diaspora 
For citation: Kudaeva S.G. The Islamic factor and the Adyghe (Circassian) emigration to the Ottoman 
Empire in the 19th century: revisiting the interpretation in the context of ethnological and diaspora 
approaches. VestnikMajkopskogo gosudarstvennogo tehnologiceskogo universiteta. 2025; 17(4): 29-40. 
https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40

https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40
mailto:svetlana_asku@mail.ru
https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-29-40


Введение. Актуальность проблемы 
обусловлена тем, что историография 
Кавказской войны и сопряженного с ней 
масштабного переселенческого движения 
адыгского населения в пределы Осман­
ской империи традиционно включает в 
себя острую и продолжительную дискус­
сию о значимости исламского фактора. 
Сложившаяся в советский и частично в 
постсоветский период исследовательская 
парадигма зачастую апеллирует к концеп­
ту мюридизма как идеологической основы 
сопротивления без должных оснований, 
экстраполируя дагестанский опыт на со­
циально-политический ландшафт Севе­
ро-Западного Кавказа. Однако подобный 
подход, при всей его внешней логичности 
и кажущейся универсальности, требует 
основательного критического пересмотра 
и методологического углубления за счет 
привлечения более широкого междисци­
плинарного инструментария.

Обращ ение к теоретическим  кон­
структам теории этноса и, в особенности, 
теории диаспоры, позволило выстроить 
многомерную объяснительную модель, в 
рамках которой религиозный компонент 
рассматривается не как самодостаточная 
и первичная причина исхода, а как один 
из множества взаимосвязанных факторов, 
взаимодействовавших и зачастую вторич­
ных по отношению к фундаментальным, 
цивилизационным основам адыгского 
общества. Целью настоящего исследова­
ния является детальный анализ степени и 
характера влияния исламской идеологии 
на переселенческий процесс сквозь приз­
му устойчивых этнокультурных констант, 
сформировавших уникальный этос адыг­
ского народа.

Обзор литературы.
Эволю ция историограф ических  

подходов к изучению Кавказской войны 
и мюридизма в контексте освободитель­
ного движения адыгов. Освободительная 
борьба адыгских народов Северо-Запад­
ного Кавказа, представляю щ ая собой 
важнейшую составляющую Кавказской

войны XIX века, нашла свое многопла­
новое отражение в трудах отечественных 
историков. Формирование исследователь­
ской традиции началось еще в дорево­
люционный период, когда такие видные 
ученые, как В.А. Потто, Ф.А. Щербина 
и С. Эсадзе, осуществили масштабную 
работу по сбору, систематизации и перво­
начальному анализу обширного фактиче­
ского материала, посвященного истории 
горского сопротивления адыгов Северо­
Западного Кавказа [1]. Среди них фигура 
Ф.А. Щербины занимает особое место. В 
своем фундаментальном труде «История 
Кубанского казачьего войска», создан­
ном на основе скрупулезного изучения 
многочисленных архивных документов, 
историк не обошел вниманием и проблему 
проникновения идей мюридизма в среду 
западных адыгов. Пристальный интерес 
Ф.А. Щербина уделил личности третьего 
наиба Шамиля-Магомед-Амину, давая его 
деятельности в целом позитивную оценку 
и характеризуя его как «цельную личность 
политического деятеля, действовавшего в 
интересах горцев разумно и целесообраз­
но» [2].

Ценный пласт источниковой базы со­
ставляют историко-мемуарные произве­
дения современников событий -  Е.Д. Фе- 
лицына, Н. Карлгофа, Н.А. Волконского, 
И. Дроздова [3]. Их работы содержат 
не только детальные описания военных 
операций царской армии против горцев, 
но и ценные наблюдения за внутрипо­
литической обстановкой в Черкесии, а 
также анализ деятельности наибов Ш а­
миля, направленной на распространение 
влияния имамата на Северо-Западном 
Кавказе.

Н епосредственно феноменом мю ­
ридизма как идеологии и социально­
политической  практики  зани м ались 
военные историки К.И. Прушановский и 
Р.А. Фадеев [4]. Последний, в частности, 
в своих работах предпринял попытку дать 
комплексную характеристику мюридизму 
и его восприятию горскими обществами,



подчеркивая его консолидирующий по­
тенциал и роль в мобилизации народов 
Северо-Западного Кавказа на борьбу за 
независимость [5].

Особый ракурс в освещение событий 
привносят труды адыгских просветителей 
XIX века, среди которых наиболее зна­
чимой фигурой является Хан-Гирей. Его 
фундаментальные «Записки о Черкесии» 
стали итогом глубоких изысканий и на­
блюдений [6]. Будучи непосредственным 
участником дипломатических миссий 
российской администрации в 30-е годы 
XIX века, ставивших своей целью добить­
ся добровольного присоединения адыгов к 
России, Хан-Гирей являлся последователь­
ным сторонником стратегии «мирного» 
покорения. Однако его усилия не нашли 
поддержки в правительственных кругах, 
где в тот период доминировала концепция 
военного захвата адыгских территорий. 
Следует отметить, что Хан-Гирей не был 
единственным представителем адыгской 
интеллигенции, выступавшим за конструк­
тивный диалог с Российской империей. 
В этом же ключе высказывались такие 
мыслители, как Казы-Гирей, основополож­
ник адыгской литературы Шора Ногмов и 
Адыль-Гирей [7].

В советский период развитие исто­
риографии освободительного движения 
горцев оказалось неразрывно связано с 
именем академика М.Н. Покровского [8]. 
В своих работах он аргументированно 
связал генезис и эскалацию освободи­
тельной борьбы с жесткой карательной 
политикой, инициированной генералом 
А.П. Ермоловым в период его коман­
дования войсками на Кавказе с 1816 по 
1826 год. При этом М.Н. Покровский отме­
тил и объединяющую роль мусульманской 
религии в условиях северокавказского 
общества. Поднятые им вопросы получили 
дальнейшую разработку в исследовани­
ях кавказоведов следующего поколения, 
среди которых выделяется работа С.К. Бу­
шуева, детально проанализировавшего 
государственное устройство имамата и

социально-экономическую политику, про­
водимую Шамилем [9].

Существенным рубежом, оказавшим 
деструктивное влияние на объективность 
исторической науки, стало опубликование 
в 1950 году печально известной псевдо­
научной статьи Мир Джафара Багирова, 
занимавшего в тот период пост партийного 
лидера Азербайджана [10]. Эта публика­
ция положила начало насильственной пе­
реоценке национально-освободительного 
движения северокавказцев в заданном 
идеологическом ключе, т. е. объявила его 
реакционным, находящимся «на службе 
у английского капитализма и турецкого 
султана». Это заметно исказило выводы 
ряда исследователей, включая А.В. Фаде­
ева, А.Д. Даниялова и И.А. Смирнова [11].

Доминирование багировской «концеп­
ции» в историографии сохранялось вплоть 
до весны 1956 года, когда в дискуссионном 
порядке появилась статья А.М. Пикмана, 
поставившая своей задачей кардинальный 
пересмотр устоявшихся оценок характера 
мюридистского движения на Кавказе [12]. 
Пикман подверг аргументированной кри­
тике тезис о его реакционности и призвал 
научное сообщество положить конец фаль­
сификации истории борьбы кавказских 
народов [13].

В конце 50-х годов инициативу пере­
смотра устаревших подходов продолжил 
А.В. Фадеев, который одним из первых 
обратился к коллегам с призывом акцен­
тировать «завоевательный характер поли­
тики царизма» и отказаться от трактовки 
движения горцев как сугубо реакционного. 
Его поддержал И.А. Смирнов, который 
признал мобилизирующую роль мюри­
дизма в борьбе «против царизма и его 
колониальной политики на Кавказе» [14].

Современный этап развития кавка­
зоведения характеризуется значитель­
ным углублением и диверсификацией 
исследовательских методик, что находит 
отражение в работах таких ученых, как 
А.Ю. Чирг, А.Т. Керашев, А.Х. Бижев, 
М.М. Блиев, В.В. Дегоев и А.Д. Панеш



[15]. Монография А.Д. Панеша -  «Мюри­
дизм и борьба адыгов Северо-Западного 
Кавказа за независимость (1829-1864)» -  
представляет особый интерес. Автор прихо­
дит к выводу, что экспансионистские планы 
Шамиля по распространению территории 
имамата на запад, в частности на Кабарду, 
изначально были обречены на провал в 
силу фундаментальных цивилизационных 
различий между обществами Северо-Вос­
точного и Северо-Западного Кавказа.

В качестве ключевых объективных 
причин, предопределивших эту историче­
скую ситуацию, исследователь выделяет:

Коренные различия в социальной ор­
ганизации:

-  В Чечне и Нагорном Дагестане доми­
нирующей социальной формой являлись 
конфедерации самоуправляемых сельских 
общин (джамаатов), в которых институт 
наследственной аристократии был в зна­
чительной степени элиминирован. Вне­
дряемая имаматом шариатская правовая 
система выступала в данном контексте 
действенным инструментом преодоления 
правового партикуляризма и нивелирова­
ния сословных привилегий, укорененных 
в нормах обычного права (адата).

-  В Кабарде, напротив, сформирова­
лась жестко иерархизированная сослов­
ная структура с доминирующей ролью 
княжеской аристократии (пши-оркъ) и 
наличием многочисленных зависимых 
сословий. Социальный порядок здесь под­
держивался и санкционировался сверху, 
а крупные семейные общины (фамилии) 
служили экономическим фундаментом мо­
гущества правящей элиты, что создавало 
непреодолимый барьер для интеграции в 
теократический проект имамата.

Глубинные культурно-религиозные 
различия:

-  Народы Чечни и Дагестана прошли 
через более глубокую и раннюю исла- 
мизацию, восприняв ортодоксальный 
шафиитский мазхаб непосредственно из 
центров мусульманской учености Ближ­
него Востока.

-  В Кабарде проникновение ислама, 
осуществлявшееся опосредованно через 
Крымское ханство и Османскую империю, 
носило более поверхностный и синкре­
тичный характер, сохраняя мощный пласт 
домусульманских верований и практик. 
Здесь утвердился ханафитский мазхаб, от­
личавшийся большей правовой гибкостью 
и терпимостью по отношению к местным 
адатам.

Таким образом, А.Д. Панеш утвер­
ждает, что базовые социокультурные па­
раметры этих обществ -  принципиально 
различная социальная организация и 
противостоящие друг другу правовые и 
религиозные традиции (ортодоксальный 
шафиитский фикх или адаптивный хана- 
фитский мазхаб) -  объективно исключали 
возможность успешной интеграции Кабар- 
ды в состав централизованного теократи­
ческого государства имамата.

Существенный вклад в изучение про­
блемы вносят и работы историков черкес­
ского зарубежья. В монографиях Хавжоко 
Шаукат Муфти и Нихада Берзеджа дается 
комплексный научный анализ феномена 
адыгского мухаджирства [16]. В специ­
альном разделе «Мюридизм в Черкесии» 
Х.Ш. Муфти, признавая значительные 
организационные успехи Магомед-Амина 
в объединении части адыгских обществ 
на платформе шариата, справедливо отме­
чает, что эти объединительные процессы 
носили очаговый и локальный характер, 
не приведя к созданию устойчивого об­
щеадыгского политического образования.

Принципиально важной представляет­
ся концепция Мухадина Иззета Кандура, 
изложенная в его работе «Мюридизм. 
История Кавказских войн (1819-1859)». 
Исследователь интерпретирует мюридизм 
как яркую форму «проявления кавказского 
национализма, основанного на глубокой 
преданности вере и имеющего главной 
целью объединение и изгнание чужаков». 
При этом М.Х. Кандур делает методоло­
гически важное замечание, подчеркивая, 
что «особенности формы или содержания



любого национализма в значительной сте­
пени диктуются традициями и чаяниями 
каждого отдельного народа», указывая тем 
самым на вариативность и зависимость 
идеологии от конкретного этнокультурно­
го контекста [17].

Подводя итог, следует констатиро­
вать, что в современной науке не су­
ществует единой консенсусной точки 
зрения на природу и роль мюридизма в 
освободительном движении народов Се­
верного Кавказа. Часть исследователей 
по-прежнему настаивает на трактовке 
мюридизма как идеологического обосно­
вания набеговой системы. Однако подоб­
ный подход представляется недостаточно 
аргументированным, поскольку он не 
способен адекватно объяснить глубинные 
причины и масштабы такого сложного и 
продолжительного исторического фено­
мена, как Кавказская война. Широко рас­
пространена и альтернативная позиция, 
сторонники которой отрицают мюридист- 
ский характер борьбы кавказских горцев 
против царской экспансии. Наиболее же 
репрезентативной и аргументированной 
видится точка зрения, согласно которой 
мю ридизм, будучи тесно спаянным с 
исламом, был инструментально исполь­
зован наибами Ш амиля в Черкесии в 
качестве идеологического ресурса для 
политической мобилизации и консолида­
ции адыгских обществ в экстремальных 
условиях борьбы за национальное выжи­
вание и независимость.

В статье осущ ествляется попытка 
комплексного переосмысления роли и 
места исламского фактора в процессе 
массового переселения адыгов (черкесов) 
Северо-Западного Кавказа в Османскую 
империю в XIX столетии. На основе 
скрупулезного критического анализа усто­
явшихся историографических подходов и 
с привлечением теоретического аппарата 
современной этнологии и диаспоральных 
исследований обосновывается позиция, 
согласно которой религиозная составля­
ющая не являлась детерминирующей или

первостепенной причиной в принятии 
решения об исходе.

Материалы и методы. Цель иссле­
дования заключается в анализе масшта­
бов и специфики воздействия исламской 
идеологии на переселенческое движение 
через призму устойчивых этнокультурных 
констант, сформировавших уникальный 
этос адыгского народа и определивших его 
историческую траекторию в переломный 
период.

Реализации поставленной цели спо­
собствовало использование в качестве 
конкретно-научной методологической 
основы фундаментальных принципов 
исторической науки -  историзма, науч­
ности и объективности. Указанные прин­
ципы в сочетании с инструментарием 
ретроспективного анализа и применением 
кросс-культурного подхода позволили 
вывести комплексное осмысление данной 
проблемы на качественно новый теорети­
ческий уровень.

Использование основополагающих 
положений этнологии и, в особой степе­
ни, диаспоральных исследований дает 
возможность построить многоуровневую 
аналитическую конструкцию. В ее рамках 
религиозный элемент интерпретируется не 
в качестве самодостаточного и первичного 
двигателя миграционных процессов, но 
как один из множества взаимовлияющих 
факторов, зачастую занимавших подчи­
ненное положение относительно фун­
даментальных цивилизационных основ 
адыгского социума [18].

Обсуждение и результаты.
М ю ридизм на С еверо-Западном  

Кавказе: проблемы рецепции и огра­
ниченность влияния. Как справедливо 
отмечается в исторической литературе, 
распространение мюридизма -  военно­
религиозной идеологии освободительного 
движения, ассоциирующейся преимуще­
ственно с именем имама Шамиля, -  среди 
разрозненных адыгских обществ носило 
крайне неравномерный, фрагментарный и 
поверхностный характер. Статистические



данные, приводимые рядом исследовате­
лей (например, Мухадином Кандуром), 
однозначно свидетельствуют о маргиналь­
ной доле собственно мюридов в общей 
структуре мусульманского населения Рос­
сийской империи на Кавказе [19].

Прежде чем утверждать об опреде­
ляющей роли мюридизма, необходимо 
провести четкую дифференциацию между 
ним как мистико-аскетическим суфийским 
учением (тарикат), с его сложной иерар­
хической структурой (шариат, тарикат, 
хакикат, марифат), и мюридизмом как 
сугубо политической идеологией и инстру­
ментом мобилизации, использовавшимся 
в конкретных военно-политических целях. 
Как указывает Исмаил Беркок, в условиях 
Кавказа тарикат зачастую воспринимался 
адатами, скорее, как «воинский культ» 
или социальный институт, призванный 
консолидировать разобщенное население 
для борьбы с внешним противником. Од­
нако, как подчеркивает М. Кандур, для 
достижения этой цели требовалось не 
поверхностное заимствование риторики, 
а глубокое, догматическое погружение в 
ислам, формирования единого религиозно­
го правового поля, чего в массе адыгского 
населения, сохранявшего приверженность 
нормам обычного права (адата), так и не 
произошло.

Авторитетные российские кавказо­
веды (М.В. Покровский, В.Г. Гаджиев) 
сходятся во мнении, что освободительная 
борьба большинства адыгских племен и 
субэтносов (за исключением отдельных 
групп абадзехов, натухайцев и убыхов) 
протекала вне прямой организационной 
и идеологической связи с мюридистским 
движением Дагестана и Чечни [20].

Анализ внутренних социальных про­
цессов в адыгском обществе позволяет 
утверждать, что движение мюридизма не 
приобрело характера массового и единого 
вооруженного выступления именно в силу 
глубоких внутренних социальных проти­
воречий (например, между дворянством и 
крестьянством) и отсутствия единой, при­

нимаемой всеми сословиями идеологиче­
ской платформы. Царская администрация, 
в свою очередь, в своей аналитической 
переписке фиксировала существенные 
различия в интересах и устремлениях 
отдельных классов адыгского общества, 
что делало маловероятным общеадыгское 
восстание, сплоченное исключительно на 
религиозной почве.

Это подтверждается и архивными до­
кументами. Власти Российской империи 
давали в целом объективную и сбаланси­
рованную оценку положению дел в реги­
оне. В одном из официальных донесений, 
посвященных деятельности наиба Шамиля 
на Западном Кавказе, указывалось, что 
из-за серьезных различий в интересах 
отдельных общественных классов среди 
местного населения в обозримом будущем 
едва ли следует ожидать масштабного и 
единого восстания против российской 
власти [21].

Отсутствие у наибов, в особенности 
у Мухаммед-Эмина, глубоких познаний 
в тонкостях общественного устройства 
«аристократических» адыгских племен 
заставляло их проводить гибкую политику, 
заключая временные союзы то с одной, 
то с другой влиятельной группировкой. 
Мухаммед-Эмин, вынужденно призна­
вая авторитет княжеской знати, шел на 
определенные уступки в ее пользу, давая 
обещания «укрепить власть этих князей, 
добившись от подчиненных им дворян и 
простого народа безусловного подчине­
ния» [22]. Подобные заверения находили 
определенный отклик у некоторой части 
знати, что вело к их временному сотруд­
ничеству с ним.

Примечательно, что даже в разгар 
Крымской войны тфокотли (свободные 
крестьяне), принадлежавшие к «аристо­
кратическим» племенам, не поддались на 
интенсивную пропаганду Мухаммед-Эми- 
на и не поддержали вооруженную борьбу 
на стороне османо-англо-французской коа­
лиции, несмотря на щедрые посулы обрете­
ния независимости от собственных князей.



Что касается так называемых «де­
мократических» племен, то внедрение 
среди них идей мюридизма встречало еще 
больше трудностей. Главной социальной 
базой движения в этой среде выступали 
старшины. Действия российской админи­
страции, которая проявляла повышенное 
внимание к адыгской аристократии и за­
частую игнорировала интересы старшин 
шапсугов, натухайцев и абадзехов, в целом 
содействовали усилению среди послед­
них симпатий к Османской империи. В 
то же время собственная гибкая тактика 
османского правительства, лавировавшего 
между тфокотлями и князьями, приводила 
к тому, что многие представители «арис­
тократических» племен видели для себя 
выгоду в налаживании контактов с царской 
администрацией.

Ады гское общ ество в XIX веке: 
устойчивость традиционной культуры и 
внешние идеологические влияния. Ключ 
к пониманию ограниченности и специфи­
ки влияния исламского фактора лежит в 
анализе духовно-культурного фундамента 
адыгского этноса, чья устойчивость оказа­
лась поразительной в условиях внешнего 
давления. Многие современные исследо­
ватели (Б.С. Агрба, С.Х. Хотко) выдви­
гают и аргументируют тезис о глубоком 
влиянии древней автохтонной системы -  
друидизма -  как архаичной религиозной 
практики, вплоть до середины XIX века 
сохранявшей доминирующие позиции в 
конфессиональном пространстве Черке­
сии. Именно друидизм, по их мнению, 
на протяжении веков создавал мощный 
культурный барьер, препятствовавший 
полной и тотальной христианизации и 
исламизации региона, выступая стержнем 
конфессиональной самобытности и син­
кретизма [23].

Однако еще более значимым и дей­
ственны м  п р ед ставляется  комплекс 
этических норм и мировоззренческих 
представлений -  «адыгагъэ» (черкесство), 
воплощенный в неписаном, но тщательно 
регламентированном и соблюдаемом сво­

де правил и установлений «адыгэ хабзэ». 
Как убедительно доказывает в своих ра­
ботах Б.Х. Бгажноков, адыгский этикет 
был не просто сводом правил поведения, 
но квинтэссенцией нравственного опыта 
народа, универсальным механизмом его 
культурной самоорганизации и социаль­
ного воспроизводства, определявшим 
характер мышления, модели поведения, 
языковые паттерны и всю систему соци­
альных отношений. «Адыгагъэ» выпол­
нял функции, которые у многих других 
народов были делегированы институ­
ционализированной религии, выступая, 
по сути, универсальны м социальным 
регулятором и основой этнической иден­
тичности [24].

Эта фундаментальная мысль находит 
свое развитие и в работах К.Х. Унежева, 
который прямо указывает, что религия 
в ее ортодоксальном, догматическом 
виде никогда не играла у адыгов столь 
важной и первостепенной роли, как, на­
пример, у народов Дагестана или Ближ­
него Востока. Требования и ислама, и 
христианства неизбежно «растворялись», 
ассимилировались и трансформирова­
лись в более широком, всеобъемлющем и 
обязывающем нормативном поле «адыгэ 
хабзэ». Таким образом, ислам, проникая 
в адыгскую среду, не вытеснял и не заме­
щал традиционную этическую систему, 
а накладывался на нее, адаптировался с 
нею и зачастую сублимировался, занимая 
подчиненное по отношению к «адыгагъэ» 
положение [25].

Переселение как системный кри­
зис: место религиозного фактора в 
иерархии причин. Рассматривая пробле­
му переселения через призму теории 
диаспоры , где клю чевы м критерием  
классификации является вынужденный 
характер исхода, становится очевидной 
вторичность и производность религиоз­
ного мотива в общей структуре причин. 
Основными драйверами, обусловившими 
исход, выступили объективные факторы, 
выражавшиеся в:



-  разрушении традиционных соци­
ально-экономических структур адыгского 
общества (натухайцев, шапсугов, абадзе- 
хов и др.);

-  прямом и косвенном воздействии Ос­
манской империи, которая была напрямую 
заинтересована в переселении значитель­
ных масс мусульманского населения для 
решения собственных демографических и 
военно-политических задач на балканских 
и анатолийских рубежах.

В этом контексте исламский фактор, 
безусловно, присутствовал, но не в роли 
катализатора, а, скорее, в функциях сопут­
ствующего характера:

-  общий с Османской империей рели­
гиозный дискурс («единоверная Турция») 
облегчал официальную пропаганду пере­
селения и придавал ей видимость легитим­
ности в глазах части общества;

-  для части старшин и дворян, не 
нашедших места в новой, пророссий­
ской системе координат, протурецкая и 
происламская ориентация стала формой 
политического выбора и сохранения со­
циального статуса;

-  элемент коллективной идентич­
ности в диаспоре, который проявился 
уже в условиях жизни в инокультурной 
среде Османской империи. Ислам начал 
играть постепенно возрастающую роль 
как консолидирующий маркер отличия 
от иноверного окружения и как одна из 
основ формирования новой, диаспораль- 
ной общинной идентичности, что, однако, 
не отменяет ретроспективный характер 
данного процесса.

Таким образом, неправомерно рассма­
тривать переселение адыгов как прямое 
следствие или логический результат их 
фанатичной приверженности мюридиз­
му или исламу в целом. Религия стала

не двигателем исхода, но одним из куль­
турно-политических языков, на котором 
осмысливалась, описывалась и отчасти 
оправдывалась трагедия народа, вы з­
ванная, в первую очередь, комплексом 
внешних и внутренних причин военно­
политического и социально-экономиче­
ского характера.

Заключение. Проведенный анализ 
позволяет сформулировать обоснованный 
вывод о том, что тезис о доминирующей 
или определяющей роли исламского фак­
тора в переселении адыгов в Османскую 
империю является научным упрощ е­
нием, не выдерживающим проверки при 
обращении к конкретно-историческому 
материалу. Гораздо более продуктивным 
и эвристичным является подход, рассма­
тривающий адыгский этнос как сложную, 
стабильную и высокоорганизованную 
социокультурную систему, чья жизнедея­
тельность и реакция на вызовы эпохи ре­
гулировались в первую очередь внутрен­
ним культурным кодом -  универсальной 
этической системой «адыгагъэ». Именно 
эта глубоко эш елонированная система 
ценностей, а не внешние религиозные 
догмы, составляла несущий духовный 
стержень народа и определяла параметры 
его адаптации и сопротивления.

Обращ ение к теоретическим  кон­
структам этнологии и диаспоральных 
исследований позволяет вывести академи­
ческую дискуссию из плоскости конфес­
сионального детерминизма в плоскость 
многомерного системного анализа круп­
номасштабного исторического явления, 
что вносит существенные коррективы в 
сложившиеся историографические стерео­
типы и способствует формированию более 
адекватной научной концепции истории 
адыгов в переломном XIX веке.



КОНФЛИКТ ИНТЕРЕСОВ
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов 

CONFLICT OF INTERESTS 
The author declares no conflict of interests

ЛИТЕРАТУРА

1. Потто В.А. Кавказская война (в отдельных очерках, эпизодах, легендах и биографиях). 
Ставрополь, 1994; Щербина Ф.А. История Кубанского казачьего войска. Екатеринодар, 1910. 
Т. 1/2; Эсадзе С. Покорение Западного Кавказа и окончание Кавказской войны. Майкоп, 1993.

2. Щербина Ф.А. Указ. соч. С. 555.
3. Фелицын Е.Д. Князь Сефер-бей Зан // Кубанский сборник. Екатеринодар, 1904. Т. 10; 

Карлгоф Н. О политическом устройстве черкесских племен, населяющих Северо-Восточный 
берег Черного моря // Русский вестник. Т. 28. М., 1860; Он же. Магомет-Амин // Кавказский 
календарь на 1861, г. Тифлис, 1860; Волконский Н.А. Война на Восточном Кавказе с 1824 по 1834 г. 
в связи с мюридизмом // Кавказский сборник. Т. 10. Тифлис, 1886; Дроздов И. Обзор военных 
действий на Западном Кавказе с 1848 по 1856 год // Кавказский сборник. Т. 10. Тифлис, 1886.

4. Прушановский К.И. Историческая записка о начале и развитии духовной войны, учения о 
нравственном элементе человека в Дагестане с 1823 по 1843 год // Кавказский сборник. Тифлис, 
1902. Т. 23. С. 1-73.

5. Фадеев Р.А. Шестьдесят лет Кавказской войны. Тифлис, 1860. 5. Фадеев Р.А. Указ. соч.
С. 37.

6. Хан-Гирей. Записки о Черкесии. Нальчик, 1978.
7. Адыгские писатели-просветители XIX века. Избранные произведения. Краснодар, 1986. 

С. 107-165.
8. Покровский М.Н. Дипломатия и войны царской России в XIX столетии. М., 1924. 

С. 179-229.
9. Бушуев С.К. Борьба горцев за независимость под руководством Шамиля. М.; Л., 1939.
10. Багиров М.Д. К вопросу о характере движения мюридизма и Шамиля // Большевик. 

1950. № 13.
11. Фадеев А.В. Мюридизм как орудие агрессивной политики Турции и Англии на Северо­

Западном Кавказе // Вопросы истории. 1951. № 9; Даниялов А.Д. Об извращениях в освещении 
мюридизма и движения Шамиля // Вопросы истории. 1950. № 9; Смирнов Н.А. Шейх Мансур 
и его турецкие вдохновители // Вопросы истории. 1950. № 10.

12. Пикман А.М. О борьбе кавказских горцев с царскими колонизаторами // Вопросы 
истории.1956. № 3.

13. Там же. С. 81.
14. Смирнов Н.А. Характерные черты идеологии кавказского мюридизма // Вопросы истории 

религии и атеизма. М., 1959. С. 177.
15. Чирг А.Ю. Поборник независимости нации // Социалистическэ Адыгей. 1989. 23 сент. 

(на адыг, яз.); Керашев Ан. Сефер-бей Заноко: политический портрет // Адыгейская правда. 
1990. 16 мая; Дегоев В.В. Кавказский вопрос в международных отношениях 30-60-х годов 
XIX в. Владикавказ, 1992; Бижев А.Х. Адыги Северо-Западного Кавказа и кризис Восточного 
вопроса в конце 20-х -  начале 30-х гг. XIX в. Майкоп, 1994; Блиев М.М., Дегоев В.В. Указатель 
сочинений. С. 182-234; Блиев М.М. Россия и горцы Большого Кавказа. С. 158-194.

16. Муфти Х.Ш. Герои и императоры в черкесской истории. Нальчик, 1996; Бэрзэдж Н. 
Изгнание черкесов. Майкоп, 1996.

17. Кандур М. Мюридизм. История Кавказских войн 1819-1859 гг. Нальчик,1996.
18. Кудаева С.Г. Адыги (черкесы): этнос, диаспора. Майкоп, 2024. С. 46-58.
19. Кандур М. Указ. соч. С. 177.



20. Покровский М.Н. Указатель сочинений; Гаджиев В.Г. Нерешенные и спорные вопросы 
истории Кавказской войны // Кавказская война: спорные вопросы и новые подходы. Тезисы 
докладов Международной научной конференции. Махачкала, 1998.

21. ГАКК. Ф. 221. Черноморской береговой линии. Св. 128. Д. 1041. Л. 39.
22. ГАКК. Ф. 260. Черноморской береговой линии. Св. 177. Д. 1406. Л. 195.
23. Агрба Б.С.; Хотко С.Х. «Островная» цивилизация Черкесии. Майкоп, 2004. С. 39-40.
24. Бгажноков Б.Х. Адыгская этика. Нальчик, 1999.
25. Унежев К.Х. Феномен адыгской (черкесской) культуры. Нальчик. 1997.

REFERENCES

1. Potto, V.A. The Caucasian War (in separate essays, episodes, legends, and biographies). 
Stavropol, 1994; Shcherbina F.A. History of the Kuban Cossack Host. Ekaterinodar, 1910. Vol. 1/2; 
Esadze S. Conquest of the Western Caucasus and the End of the Caucasian War. Maikop, 1993. 
[In Russ.]

2. Shcherbina, F.A. Op. cit. P. 555. [In Russ.]
3. Felitsyn, E.D. Prince Sefer-bey Zan // The Kuban Collection. Ekaterinodar, 1904. Vol. 10; 

Karlhof N. On the political structure of the Circassian Tribes inhabiting the Northeastern Shore of 
the Black Sea // The Russian Herald. Vol. 28. Moscow, 1860; Ibid. Magomet-Amin // The Caucasian 
Calendar for 1861. Tiflis, 1860; Volkonsky N.A. War in the Eastern Caucasus from 1824 to 1834 due to 
Muridism // The Caucasian Collection. Vol. 10. Tiflis, 1886; Drozdov I. Review of Military Operations 
in the Western Caucasus from 1848 to 1856 // The Caucasian Collection. Vol. 10. Tiflis, 1886. [In Russ.]

4. Prushanovsky, K.I. Historical note on the beginning and development of the Spiritual War, 
Doctrine on the moral element of a man in Dagestan from 1823 to 1843 // The Caucasian Collection. 
Tiflis, 1902. Vol. 23. P. 1-73; Fadeev, R.A. Sixty Years of the Caucasian War. Tiflis, 1860. [In Russ.]

5. Fadeev, R.A. Op. cit. P. 37. [In Russ.]
6. Khan-Girey. Notes on Circassia. Nalchik, 1978. [In Russ.]
7. The Adyghe Enlightenment writers of the 19th century. Selected Works. Krasnodar, 1986. 

P. 107-165. [In Russ.]
8. Pokrovsky, M.N. Diplomacy and Wars of the tsarist Russia in the 19th Century. Moscow, 1924. 

P. 179-229. [In Russ.]
9. Bushuev, S.K. The Struggle of the Highlanders for Independence under the Leadership of 

Shamil. Moscow; Leningrad, 1939. [In Russ.]
10. Bagirov, M.D. The issue of the nature of the Muridism Movement and Shamil // Bolshevik. 

1950. No. 13. [In Russ.]
11. Fadeev, A.V. Muridism as an instrument of aggressive policy of Turkey and England in 

the Northwest Caucasus // Questions of History. 1951. No. 9; Daniyalov, A.D. On Distortions in 
the Coverage of Muridism and Shamil’s Movement // Questions of History. 1950. No. 9; Smirnov, 
N.A. Sheikh Mansur and His Turkish Inspirers // Questions of History. 1950. No. 10. [In Russ.]

12. Pikman, A.M. On the struggle of the Caucasian Highlanders against the tsarist colonizers // 
Questions of History. 1956. No. 3. [In Russ.]

13. Ibidem P. 81.
14. Smirnov, N.A. Characteristic features of the ideology of the Caucasian Muridism // Questions 

of the History of Religion and Atheism. Moscow, 1959. P. 177.
15. Chirg, A.Yu. Savior of the National Independence // The Socialist Adyghea. 1989. September 

23 (in Adyghe); Kerashev An. Sefer-bey Zanoko: a political portrait // Adyghe Pravda. 1990. May 16; 
Degoev, V.V. The Caucasian issue in international relations of the 1830-1860s. Vladikavkaz, 1992; 
Bizhev, A.Kh. The Adyghes of the Northwest Caucasus and the Crisis of the Eastern Question in the 
late 1820-early 1830s. Maikop, 1994; Bliev, M.M., Degoev, V.V. Index of Works. P. 182-234; Bliev 
M.M. Russia and the Highlanders of the Greater Caucasus. P. 158-194. [In Russ.]



16. Mufti, H.Sh. Heroes and Emperors in the Circassian History. Nalchik, 1996; Berzage, N. The 
Expulsion of the Circassians. Maikop, 1996.

17. Kandur, M. Muridism. History of the Caucasian Wars of1819-1859. Nalchik, 1996. [In Russ.]
18. Kudaeva, S.G. The Adyghes (Circassians): Ethnos, Diaspora. Maikop, 2024. P. 46-58. [In Russ.]
19. Kandur, M. Op. cit. P. 177. [In Russ.]
20. Pokrovsky, M.N. Index of Works; Gadzhiev, V.G. Unresolved and controversial issues in the 

history of the Caucasian War // The Caucasian War: controversial issues and new approaches. Abstracts 
of the International Scientific Conference. Makhachkala, 1998. [In Russ.]

21. The State Academic Conference of the Caucasian Academy of Sciences of the Kyrgyz Republic. 
F. 221. Black Sea coastline. St. 128. D. 1041. L. 39.

22. SAKK. F. 260. Black Sea coastline. St. 177. D. 1406. L. 195. [In Russ.]
23. Agrba, B.S.; Khotko, S.Kh. «Island» civilization of Circassia. Maikop, 2004. P. 39-40. [In Russ.]
24. Bgazhnokov, B.Kh. The Adyghe ethics. Nalchik, 1999. [In Russ.]
25. Unezhev K.Kh. Phenomenon of the Adyghe (Circassian) culture. Nalchik, 1997. [In Russ.]

Светлана Григорьевна Кудаева, доктор исторических наук, профессор, заведующая 
кафедрой истории и права. Федеральное государственное бюджетное образовательное учреждение 
высшего образования «Майкопский государственный технологический университет», 385000, 
Российская Федерация. г. Майкоп, ул. Первомайская, д. 191, e-mail: svetlana_asku@mail.ru

Svetlana G. Kudaeva, Dr Sci. (Hist.), Professor, Head of the Department of History and Law. 
Maikop State Technological University, 385000, the Russian Federation, Maikop, 191 Pervomayskaya 
str., e-mail: svetlana_asku@mail.ru

Информация об авторе / Information about the author

Автор прочитал и одобрил окончательный вариант рукописи. 
The author has read and approved the final manuscript.

Поступила в редакцию 14.10.2025 
Поступила после рецензирования 11.11.2025 
Принята к публикации 12.11.2025

Received 14.10.2025 
Revised 11.11.2025 
Accepted 12.11.2025

mailto:svetlana_asku@mail.ru
mailto:svetlana_asku@mail.ru

